
NÚM. 17 OTOÑO 2025R E V I S TA C U LT U R A L I M P R E S A Y  D I G I TA L

«If you want to know where you came from, 
follow the corn»



LATEINAMERIKA INSTITUT



Crónica Sonora es una publicación independiente realizada en Hermosillo, Sonora, México. Las imágenes utilizadas tienen un fin didáctico y no lucrativo. 
El contenido de los textos es responsabilidad de sus autores. Se autoriza la reproducción y difusión por cualquier medio, haciendo referencia a la fuente. 
Tiraje: dos mil ejemplares.

Director y Editor en Jefe: Benjamín Alonso Rascón | Diseño Editorial: Mirna Encinas | Consejo Editorial: Magaly Vásquez, Jeffrey Banister, Gerardo Rénique. 
Publicidad, colaboraciones y biblioteca: cronicasonora@gmail.com.

E N  P O R T A D A
Los arqueólogos han documentado 
cultivos en el sitio Las Capas, cerca 
de Tucsón, entre el año 1200 y 730 
antes de Cristo. Esta representación 
del sitio la elaboró Robert Ciaccio, 
cortesía de Desert Archaeology, Inc

Benjamín Rascón
Fundador, director y editor de Crónica Sonora

C
O

L
A

B
O

R
A

D
O

R
E

S

C r ó n i c a  S o n o r a

C r o n i c a _ S o n o r a  

c r o n i c a s o n o r a        

c r o n i c a s o n o r a . c o m    

c r o n i c a s o n o r a @ g m a i l . c o m

SÍGUENOS

¡A la maiz!
En efecto, señores, ni 
nosotros lo creemos pero 
es verdad: tienes en tus 
manos la decimoséptima 
edición impresa de Crónica 
Sonora, una revista 
dedicada a hacer sentir y 
a hacer pensar, o sea una 
revista cultural. Ojo, sin 
olvidar que de repente 
hacemos periodismo, 
esto es vigilar/auditar/
revisar el quehacer de 
los políticos, esos que a 
últimas fechas han dado 
mucho pero mucho de 
que huachicolear…
Y bueno, a propósito de 
la expresión que abre esta 
carta, es el maíz —aquí sí 

con su tilde— el motor inspirador de esta edición, gracias a un 
par de bellos ensayos que en verano llegaron a nuestro oficina 
procedentes del Tucsón y de la mismísima Universidad Libre de 
Berlín. Puro colaborador internacional, ya sé.
Es más, la tercera pieza que conforma esta entrega también 
proviene de las Arizonas, donde la Southwest Folklife Alliance 
ofrecerá su tradicional Tucson Meet Yourself, evento que reúne 
lo más granado y diverso de la “artisteada” regional. Hasta el 
man que dirige esta revista será parte del elenco en la edición 
de este año, pues lo han invitado a exponer —aunque sea en 
spanglish— la charla intitulada «Crónica Sonora: Bacanora and 
Journalism». Prendan velas.
Bienvenid@s, pues, mis añorados lectores, suscriptores y 
patrocinadores. Disfruten la lectura y apórtenle a la causa, sea 
con aplausos, críticas o monedas.
Ah, pero antes brindemos con “un negro bien cargado” (así se 
pide el espresso americano en Sonora), “con piquete” (si es de 
bacanora mejor) y un tamal de elote recién salido de la olla, 
aprovechando que “ya cambió el clima”.

Lasse Hoelck es investigador del Instituto 
de Estudios Latinoamericanos de la Freie 

Universität Berlin y coordinador del 
Colegio Internacional de Graduados 
“Temporalidades del Futuro”, 
también en la Universidad Libre 
de Berlín, fundado por la Deutsche 
Forschungsgemeinschaft (DFG).
Obtuvo su doctorado en historia con 
una tesis sobre los comcáac (seris) de 
Sonora . Sus intereses de investigación 
incluyen la etnohistoria y la historia 

alimentaria en la Edad Moderna. Le gusta 
cocinar y comer. 
Contacto: hoelckl@yahoo.de

Kimi Eisele lleva la comunicación y 
programación de la Southwest Folklife Alliance, 

una organización sin fines de lucro 
afiliada a la Universidad de Arizona. 
También escribe y edita en BorderLore, 
fascinante website sobre folclore y 
patrimonio de las regiones fronterizas. 
Es autora de la novela The lightest 
object in the universe (Algonquin 
Books, 2019) y ha publicado artículos 
en Guernica, Longreads, Literary Hub, 
Orion, Terrain.org y, of course, en 

Crónica Sonora.
Contacto: kimieisele@arizona.edu

Maribel Álvarez es una antropóloga cubano-
boricua-norteamericana que trabaja —¡como 

loca!— en la Universidad de Arizona 
(Jim Griffith Chair in Public Folklore) 
y que conoce muy pero muy bien 
Sonora por amistades y aventuras 
que ha cosechado en este lado de la 
frontera, so pretexto de interesantes 
investigaciones sobre la cultura del 
trigo en nuestro estado o proyectos de 

cooperación con la tribu yaqui.
Contacto: alvarezm@arizona.edu

3V E R A N O  2 0 2 5



Por Lasse Hölck

Berlín, Alemania.- Hace 40 años, el sociólogo Jack Kloppenburg 
constataba “que la historia natural ha empobrecido genéticamente 
las regiones del mundo en las que hoy se encuentran las naciones 
capitalistas avanzadas. Paradójicamente, casi todos los cultivos 
económicamente importantes, e incluso la agricultura misma, 
provienen de lo que hoy se conoce como el Tercer Mundo». Pocas 
plantas ejemplifican esa observación global mejor que el maíz, 
incluso en Sonora, la tierra en la que los tacos de maíz a veces “se 
acaban de acabar”, como decía un taquero célebre de Hermosillo.

Según el Catálogo de maíces nativos de Sonora del difunto 
Dr. Alejandro Ortega Corona, el nombre mismo de ese estado 
se remonta posiblemente a una palabra ópata, xunuta, que 
significa “el lugar del maíz”. Originando en Mesoamérica hace 
9000 mil años, la cultura maicena migraba con la gente desde 
el sur hacia la región llamada “Oasisamérica”, que incluye 
partes orientales y septentrionales de Sonora. Desde hace más 
o menos 3500 años, entonces, hay maíz en tierras sonorenses. 
El desierto de Sonora, como parte de la región aridoamericana, 
cuenta con presencia maicena desde ca. 1500 años, según los 
hallazgos cerca de Trincheras. Durante la migración del maíz, se 
continuaban las cruzadas genéticas que son tanto típicas como 
únicas de esta planta. 

¿Hijos del maiz (sic)?
En botánica, el maíz se considera una planta modelo para 
estudios genéticos, por lo que se le conoce también como “la 
Drosophila del mundo vegetal”. Debido a sus caprichosas 
propiedades de reproducción, es probable que el maíz haya 
sido manipulado desde siempre, porque necesita la presencia 
del ser humano para poder reproducirse. Al ser una planta de 
polinización cruzada, depende de que los seres humanos recojan 
y siembren sus semillas. Por lo tanto, el maíz es, en palabras 
del antropólogo mexicano Arturo Warman, un hijo del ser 
humano, nuestro pariente vegetal. Sin la intervención del ser 
humano, el maíz desaparecería en poco tiempo, afirma Warman. 
La extraordinaria diversidad fenotípica y genética existente 
en las razas es consecuencia de la compleja interacción entre 
el maíz y el ser humano. Dada su idoneidad como verdura o 

cereal, el africanista y “maicenista” James McCann le atribuye 
una «personalidad dividida». Leyendo tales nociones de 
expertica, uno piensa que la relación con el maíz se presenta tan 
desafiante como la relación entre humanos mismos. Desde una 
vista paleofilosófica (esta palabra me la he inventado yo), ni 
siquiera queda claro si el hombre se domesticó al maíz o si fue 
al revés. Como el grano requería la presencia del ser humano, 
éstos últimos se sedentarizaron al lado del primero, tomando 
en cuenta graves cambios de su alimentación y, gradualmente, 
convirtiéndose en agricultores. Mas tarde, para seguir en esta 
línea de pensar, el maíz usaba al hombre para dispersarse 
primero por toda América, y luego por todo el mundo. 

Hoy en día, el maíz es, después del arroz y el trigo, el alimento 
básico más cultivado y comercializado en el mundo. Estados 
Unidos es desde hace décadas el mayor productor y exportador 
mundial, debido a sus avances de maíz híbrido y transgénico. 
Ningún país importa tanto maíz como Japón, seguido de 
Corea del Sur. A pesar de estos superlativos concentrados en 
los países industrializados, o quizá precisamente por ellos, 
el maíz ocupa un lugar central en la seguridad alimentaria 
mundial. Una de las razones de la importancia del maíz en 
cuanto a su difusión y volumen de cultivo es su versatilidad 
como producto almidonado, aceite comestible, fuente de 
proteínas, su idoneidad para la producción de alcohol, como 
edulcorante, como combustible. Se cultivan variedades 
especiales de maíz para obtener almidones «de diseño» que se 
utilizan en la industria farmacéutica, por ejemplo, para fabricar 
envolturas comestibles para medicamentos (pastillas). Un maíz 
denominado «super slurper», que absorbe casi 2000 veces su 
peso en humedad, se utiliza en pañales desechables y colchones. 
Prácticamente todos los alimentos procesados contienen maíz 
debido a los aditivos de almidón o grasa, al igual que casi todos 
los productos de origen animal, que en última instancia son 
maíz procesado o metabolizado. Encima de eso, el maíz tiene 
una extraordinaria capacidad de bioacumular metales pesados 
(por ejemplo, cadmio y zinc), por lo que se está probando como 
descontaminante natural para suelos contaminados con tales 
metales. Su carrera mundial impresionante, que en lo siguiente 

Sin maíz
no hay país,
ni siquiera Sonora

La carrera global de un alimento
muy humano y su desafío actual

4 17|



esbozamos brevemente, lo debe sobre todo a su adaptabilidad 
regional en convivencia con el ser humano.   

Maíz en el mundo
Hacia 1500, el maíz ya era tan diverso que los agricultores del 
«Viejo Mundo» no tenían problemas para encontrar variedades 
que se adaptaran a las diferentes condiciones climáticas y suelos, 
e incluso a los distintos gustos y métodos de procesamiento. 
En la primera mitad del siglo XVI, el maíz se cultivaba como 
planta de jardín en toda la Europa, con la excepción del norte 
frío. En los libros de herboristería germanoparlante se lo 
describía como «grano italiano» o «grano turco», porque de 
allí se introducía a tierras alemanas. Otras denominaciones son 
trigo de India, mijo francés o trigo de Rodas. Adicionalmente a 
su variedad caprichosa y personalidad múltiple, el maíz es un 
grano de gran internacionalidad.  

En ningún lugar los alimentos procedentes de América han 
tenido una mayor influencia en la cocina nacional que en 
África, especialmente el chile, el tomate, la yuca, el cacahuate 
y el maíz. Es muy probable que el maíz fuera introducido 
por los navegantes portugueses. Sin embargo, las pruebas 
lingüísticas apuntan a una influencia más significativa de las 

rutas de las caravanas que conectaban el África subsahariana 
con Egipto a través de Chad. Los mandé de África occidental 
tienen un hermoso y complejo mito de la creación que incluye 
la aparición del maíz y su migración con ellos hacia el este, 
bajando por el Rio Níger hasta el lago Debo. Tan rápido el 
maíz se aclimató a todos los lugares que se olvidó su origen 
externo y se lo veía como planta de origen local. Así era tanto 
en África, como en Asia. A mediados del siglo XVI, el maíz ya 
se había extendido por lo que hoy son Indonesia, Filipinas y 
Tailandia. Pronto, otras regiones en Asia del sureste adaptaron 
al maíz, extendiéndose hasta la Nueva Guinea. A principios 
del siglo XVII, el maíz se introdujo a gran escala en China. 
Allí adquirió una importancia primordial, ya que permitía 
aprovechar suelos de menor calidad y su cosecha ayudaba a 
cubrir el déficit invernal. En el siglo XIX, calculan Shuo Chen 
y James Kai-sing Kung en su artículo Of maize and men, el 
cultivo extendido de maíz fue la causa principal de un aumento 
de la población china en una quinta parte.

Los funcionarios de los Estados coloniales europeos, por 
su parte, tendían a estigmatizar el maíz como un cultivo 

de indígenas perezosos, cuyo principal objetivo era eludir 
el trabajo.

Primera imagen del maíz en África, en medio de caña de azúcar, arroz, mijo, frijoles, pimientos y diversas especias. Tomada de 
la “Descripción del reino de Guinea”, por el neerlandés Pieter de Marees, año de 1602.

5O T O Ñ O  2 0 2 5   |



El maíz se podía cultivar sin problemas junto con otras verduras. 
Maduraba rápidamente, se podía utilizar como alimento para el 
ganado, se conservaba bien una vez seco y era nutricionalmente 
superior al tipo de arroz que se plantaba en las tierras montañosas. 
Se podía cultivar en zonas que eran demasiado altas, empinadas, 
secas e infértiles para el arroz. Estas ventajas permitieron a los 
pueblos colonizar nuevas zonas que antes les estaban vedadas. De 
esta manera, el maíz se convirtió en lo que James Scott llama un 
“cultivo de escape” (escape crop) porque permitió a una comunidad 
sobrevivir fuera del alcance del Estado. Tanta gente aprovechó 
esta oportunidad que se produjo una verdadera redistribución de 
la población hacia las montañas. Los funcionarios de los Estados 
coloniales europeos, por su parte, tendían a estigmatizar el maíz 
como un cultivo de indígenas perezosos, cuyo principal objetivo 
era eludir el trabajo.

En Europa, los alimentos básicos tradicionales como trigo, 
centeno, cebada y avena, eran cultivos de invierno o primavera. 
El maíz no competía con ellos, sino que los complementaba, 
también y precisamente por su corto periodo de maduración. 
Aprovechaba las tierras en barbecho y las hacía productivas 
durante el verano, que antes era una época muerta para el cultivo 
de cereales. A diferencia de Asia, el maíz no se utilizó para abrir 
nuevas tierras de cultivo, sino los campos en barbecho estacional. 
Esta situación, analiza Warman en La historia de un bastardo: 
maíz y capitalismo, podía explotarse fácilmente en el marco de 
la lógica de la reproducción del capital. Especialmente en los 
Balcanes y el valle del Danubio, el maíz liberó una mayor parte 
del cereal más caro, el trigo, para el mercado de exportación. 
Así, las ganancias de los grandes terratenientes aumentaron, 
mientras a los campesinos el maíz les privó de sus alimentos 
tradicionales y aumentó su carga de trabajo en las épocas del 
calendario agrícola que hasta entonces eran menos intensas. 
El maíz fue promovido agresivamente por los terratenientes 
porque servía directamente a sus intereses y se impuso contra la 
voluntad de los campesinos. 

Híbridos y política
Como cultivo, nos enseña el agrónomo mexicano Efraím 
Hernández Xolocotzi, el maíz es capaz de mejorarse a sí mismo. 
Fue el primer cereal en el que se utilizaron semillas híbridas y 
cuyo uso comercial se extendió ampliamente. El concepto clave 
en el cultivo moderno del maíz es lo que la ciencia botánica 
denomina heterosis o vigor híbrido. Se refiere al fenómeno 
causado por la interacción de material genético favorable y 
manipulado por los cultivadores profesionales de maíz para 
producir híbridos. El auge del maíz como producto comercial 
global se debe, en primer lugar, a la adopción mundial de 
variedades híbridas de maíz, que comenzaron a cultivarse en 
1933 en Iowa, EE. UU., y que duplicaron la cosecha de maíz 
hasta mediados de la década de 1950. Según algunos analistas 
nacionalistas de EEUU, el aumento de los rendimientos gracias 
a los híbridos había financiado el desarrollo de la bomba 
atómica, y la introducción del maíz híbrido había impedido la 
propagación del comunismo en Europa occidental después de la 
Segunda Guerra Mundial, ya que garantizó una base alimentaria 
adecuada a una región diezmada. La manipulación del maíz se 
llevó a cabo en los países industrializados sobre todo con la 

intención de producir forraje para ganado y aumentar el consumo 
de carne. En Europa y Estados Unidos, por ejemplo, solo el 4 
% del maíz se cultiva para el consumo humano. En África, son 
el 95 %. Aquí como allá, los agricultores se ven obligados a 
comprar cada año nuevas semillas de maíz híbrido, dado que 
pierden sus propiedades positivas en la siguiente generación. 
Las grandes empresas de la agroindustria han patentado sus 
logros en materia de cultivo y han adquirido una posición de 
monopolio. Esto ha consolidado las dependencias ya existentes 
de los agricultores del Sur Global. 

Pero el crecimiento exponencial de la cosecha de variedades 
híbridas de maíz no hubiera sido posible sin el acceso de 
las instituciones de investigación agrícola del llamado 
«cinturón del maíz» de los Estados Unidos al acervo genético 
(germoplasma) altamente diverso de los agricultores indígenas 
de América Latina. A diferencia de la mayoría de los demás 
cultivos importantes, que se polinizan por sí mismos, el maíz 
es una planta de polinización abierta con flores masculinas 
(espiga) y femeninas (jilote) separadas por un metro o más. 
Esta característica facilitó una polinización controlada de la 
Drosophila del reino vegetal. En pocas décadas, constata el 
historiador Derek Byerlee, la tecnología de hibridación se 
dispersó desde EEUU por todo el mundo, intensificando la 
globalización del maíz. Un maíz híbrido llamado “Tequisate 
Golden Yellow”, por ejemplo, fue desarrollada en una sucursal 
del Iowa State College en Guatemala a partir de germoplasma 
local y cubano, para ser plantado en Indonesia y Tailandia. 
Tequisate se demostró estar perfectamente adaptada a las 
condiciones locales en Tailandia y ser muy adecuada para la 
exportación. El éxito fue espectacular: su comercialización con 
el nombre “Gotemara” (por su origen en Guatemala) aumentó 

6 17|



la producción entre 1950 y 1965 por el factor cuarenta. Casi 
toda la cosecha se exportó a Japón, convirtiendo Tailandia 
temporalmente en el cuarto exportador mundial. Otro ejemplo 
es el híbrido de una variedad local africana con germoplasma 
de Ecuador que se elaboraba conjuntamente en Kenia, México 
y Colombia. Como muestran estos ejemplos, los pequeños 
agricultores realizaron la contribución más importante a los 
programas de fitomejoramiento del maíz en todo el mundo, al 
proporcionar variedades y razas de maíz muy diferentes que ellos 
mismos habían desarrollado, incluyendo la diversidad parental, 
las fuentes de resistencia a las enfermedades del maíz y otras 
características. Las variedades de maíz cultivadas durante siglos 
por los agricultores indígenas siguen estando mejor adaptadas a 
las condiciones microclimáticas locales que las variedades de 
maíz manipuladas, y producen cosechas abundantes y fiables. 

El germoplasma, la información genética codificada en las 
semillas, es la materia prima que utilizan los fitomejoradores. El 
desarrollo de la agricultura en los países capitalistas avanzados ha 
ido acompañado de la obtención sistemática de esta materia prima 
en las zonas periféricas, ricas en genes. Y la productividad agrícola 
en el núcleo capitalista sigue dependiendo fundamentalmente del 
suministro constante de material vegetal procedente del «Tercer 
Mundo». Esta acumulación primitiva de germoplasma vegetal 
para su procesamiento en las instituciones científicas del mundo 
desarrollado es una de las características constantes de la relación 
histórica entre el núcleo capitalista y su periferia global. Desde 
un punto de vista cuantitativo, el centro ha recibido mucho más 
material del que ha suministrado a la periferia. Históricamente, los 
recursos genéticos del Tercer Mundo se han considerado un bien 
gratuito, un «patrimonio común de la humanidad». Sin embargo, 
las variedades vegetales manipuladas que contienen material 

genético originario del Tercer Mundo ya no se consideran allí 
bienes gratuitos, sino mercancías.

A manera de conclusión, un llamado a la acción
Durante su viaje por el “Mundo Viejo”, el maíz ha sustituido 
cereales tradicionales como el sorgo y el mijo. En Sonora, al 
contrario, el maíz ha sido sustituido en muchos lugares por sorgo, 
pastos forrajeros y ajonjolí. En algunos partes, se mantiene la 
producción de razas nativas como Chapalote o Reventador solo 
para elaborar pinole que se comercializa en el mercado local. 
En Sonora, “el lugar del maiz” o xunuta, la diversidad genética 
de los maíces nativos de Sonora es única, pero hoy día queda 
expuesta a la influencia de transgenes contenidos en híbridos 
comerciales de maíz genéticamente modificados. Guardar y 
explorar esa diversidad heredada desde milenios, como lo exige 
el catálogo de maíces nativos de Sonora, y la voz de 72 autores 
en las “respuestas acerca del maíz” que editó Carmen Morales 
Valderrama, es una tarea tan urgente como noble. De una forma 
u otra, todo el mundo estará agradecido por estos esfuerzos. Y 
los tacos de maíz nunca se acabarán de acabar.

Bibliografia (en orden de aparición)
Kloppenburg, Jack., First the Seed: The Political Economy of 
Plant Biotechnology 1492-2000. Bibliovault OAI Repository, 
the University of Chicago Press, 2005.
Catálogo de maíces nativos de Sonora, ed. por Alejandro 
Ortega Corona, María Gricelda Vázquez Carrillo et. 
al., México, D.F. : Instituto Nacional de Investigaciones 
Forestales, Agrícolas y Pecuarias [México]: Colegio de 
Postgraduados, 2013.
Messer, Ellen: Maize. in: Kiple KF, Ornelas KC, eds. The 
Cambridge World History of Food. Cambridge University 
Press; 2000: 97-112. 
Warman, Arturo., La historia de un bastardo: maíz y 
capitalismo, UNAM, Instituto de Investigaciones Sociales, 
FCE, Mexiko, 1988.
McCann, James C., Maize and Grace: Africa’s Encounter with a 
New World Crop, 1500-2000, Harvard University Press, 2005.
Wu, F. and Guclu, H., “Global Maize Trade and Food 
Security: Implications from a Social Network Model”. Risk 
Analysis, 33, 2013, 2168-2178.
Revilla, Pedro (Hrsg.)., “Traditional Foods from Maize (Zea 
mays L.) in Europe.” Frontiers in nutrition, Vol. 8, 2022.
Shuo Chen and James Kai-sing Kung: Of maize and men, 
in: Journal of Economic Growth, March 2016, Vol. 21, No. 1 
(March 2016), pp. 71-99.
Scott, James: The Art of Not Being Governed. An Anarchist 
History of Upland Southeast
Asia. New Haven & London 2009.
Hernández Xolocotzi, E. Razas de maíz en México, su origen, 
características y distribución, Secretaría de Agricultura y 
Ganadería, México 1951.
Byerlee, D., “The globalization of hybrid maize, 1921–1970.” 
Journal of Global History, 15, no. 1, 2007, 101–122.
Morales Valderrama, Carmen (ed.): Respuestas acerca del 
maíz: la voz de 72 autores. 3 Tomos, México, Instituto de 
Antropología e Historia, 2021.

Muestra de mazorcas de la raza Blando de Sonora,
el mejor para hacer pinole. ¡Provecho!

7O T O Ñ O  2 0 2 5   |



Tucson, Arizona.- Quizá fue así: el pasar de las manos sobre 
la hierba alta y llena de juncos; el alcanzar una vaina no más 
grande que la palma de la mano; el arrancar y abrir para encontrar 
dentro un puñado de pequeñas semillas, demasiado duras para 
partirlas con los dientes, así que las trituraban con una piedra o 
las remojaban y las ablandaban o las ponían al fuego para que 
explotaran. Luego las probaban… un sabor para el futuro.
Ese primer contacto —un accidente o un instinto— condujo 
finalmente a la domesticación del maíz, un cultivo que se 
expandió rápidamente desde su origen en el valle del Río Balsas, 
en el centro de México, hacia el sur y el norte, donde encontró 
cada vez más manos, de las que dependía para su propagación 
y supervivencia. Manos que lo hibridaron, lo compartieron, 
prepararon sus dulces granos de maneras siempre innovadoras: 
recogiéndolo, desgranándolo, desmazolándolo, tostándolo, 
moliéndolo, aplanándolo, horneándolo, friéndolo, remojándolo, 
guisándolo, reventándolo, salando, fermentándolo, untándolo, 
doblándolo, disfrutándolo.
Maíz, huñ, vachi, maize. En la frontera entre Arizona y Sonora, 
la historia del maíz comienza, hasta donde sabemos, hace 
4,000 años. Desde entonces, en los pueblos de maíz de toda la 
región, la gente continúa sembrando, cosechando, preparando, 
compartiendo y aprendiendo de un cultivo nacido del ingenio y 
la experimentación. Se hizo camino al andar.

Los primeros “agri-recolectores”
Cuando el padre Kino viajó por primera vez al valle del río 
Santa Cruz, encontró un sistema agrícola bien establecido en la 
cuenca de Tucsón.
“Pasamos por San Cosme del Tucsón, por otra ranchería 
grande, por muchos maizales, campos abundantes de maíz y 
frijol, y de sandía y calabaza que se crían en estos alrededores”, 
escribió Don Diego Carrasco, después de acompañar a Kino en 
un viaje por el Santa Cruz en 1698.
Esos campos abundantes pudieron haber sido un espectáculo 

agradable para los españoles, pero el maíz en sí no era nuevo 
en este paisaje. De hecho, excavaciones arqueológicas recientes 
a lo largo del río Santa Cruz datan el cultivo del maíz en el año 
2100 a. C., hace más de cuatro mil años.
Algunas de las primeras dataciones de radiocarbono del maíz 
en la zona fronteriza entre Arizona y Sonora se encontraron en 
fragmentos carbonizados del yacimiento Las Capas , al norte 
del centro de Tucson y al oeste de la autopista I-10 en Ina Road, 
donde en el año 2008 los arqueólogos comenzaron a excavar 
un extenso sistema de canales de riego de más de 40 hectáreas. 
Restos de maíz hallados en otros yacimientos enterrados a lo 
largo del río, así como en el norte de Sonora, muestran dataciones 
de radiocarbono casi tan antiguas, afirma James Vint, director 
sénior de proyectos de Desert Archaeology, Inc. y uno de los 
arqueólogos que participaron en la excavación.
Vint y sus colegas encontraron evidencia temprana de campos 
a lo largo del Santa Cruz al aprender a reconocer la paleta de 
sedimentos: un marrón oscuro dentro de los canales y las celdas 
de los campos debido a la acumulación de material orgánico de 
cultivos descompuestos y de limos y arcillas, hasta un marrón 
más claro en capas no cultivadas.
 
Una vez que supieron qué buscar, dice Vint, los arqueólogos 
que trabajan en otros sitios a lo largo de la llanura aluvial de 
Santa Cruz han seguido identificando campos adicionales. Por 
ejemplo, cerca de la confluencia del río Rillito con el Santa 
Cruz, el arqueólogo especializado en retroexcavadoras Dan 
Arnit encontró una serie de huellas dejadas por adultos, niños 
y perros. “Un campo recién irrigado por el que la gente caminó 
y dejó sus huellas”, dice Vint. “Eso realmente te da el elemento 
humano”. Estos “agri-recolectores”, como se podría llamar a 
aquellos primeros agricultores, combinaban la recolección de 
plantas silvestres comestibles con el cultivo de maíz.
El primer maíz se originó en el centro de México, domesticado por 
los indígenas hace más de 9,000 años. Se desplazó con facilidad 

«Si quieres saber
de dónde vienes,

sigue al maíz»
Por Kimi Eisele / BorderLore

8 17|



Un mural de Tláloc realizado por Jacob Robles en Flowers & Bullets’ Midtown Farm

y rapidez de norte a sur y fue adoptado por los recolectores 
del hoy suroeste de Estados Unidos en un proceso que pudo 
haber sido facilitado por la lengua y la cultura comunes, afirma 
Jonathan Mabry, arqueólogo en activo en el Desierto de Sonora 
y director ejecutivo de Tucson City of Gastronomy.
“Una teoría sugiere que, como las personas que hablaban 
lenguas utoaztecas tempranas ya se extendían desde el centro 
de México hasta el suroeste de los Estados Unidos, este cultivo 
introducido desde Mesoamérica se extendió rápidamente de un 
grupo a otro a través del comercio, ya que había pocas fronteras 
culturales y lingüísticas”, dice Mabry. 

Los cambios climáticos regionales también contribuyeron a la 
consolidación de este cultivo tropical una vez que llegó aquí, 
afirma Mabry. Hace cinco mil años, el clima local cambió de 
las condiciones cálidas y secas que se habían mantenido durante 
mucho tiempo a una más húmeda. Los ríos y manantiales de 
las tierras bajas desérticas comenzaron a fluir, creando abanicos 
aluviales y depositando sedimentos a lo largo de las orillas de 
ríos como el Santa Cruz. Esto creó las condiciones propicias 
para la agricultura, y el registro arqueológico muestra que los 
grupos de cazadores y recolectores incorporaron fácilmente el 
maíz a su estrategia de subsistencia, centrada en la manipulación 

CUATRO MIL 
AÑOS DE 
HISTORIA 
MAICENA
EN ARIZONA
Y SONORA

9O T O Ñ O  2 0 2 5   |



de plantas silvestres comestibles que crecían bien en entornos 
aluviales húmedos. 
El complejo sistema de canales construido en los asentamientos 
a lo largo del río Santa Cruz es el más antiguo del norte de 
México y, en cierto modo, era más sofisticado que el del sur, 
afirma Mabry. «No solo desviaban la escorrentía de las laderas, 
sino también el caudal superficial del propio río».
Gran parte del maíz descubierto en estos asentamientos era 
maíz de mazorcas pequeñas que se encontró carbonizado. “Lo 
cocinaban echándolo al fuego”, dice Mabry. Probablemente, 
parte también se consumía fresco, como maíz verde, un dulce 
añadido a su dieta.
¿Acaso esto convierte a la cuenca de Tucson en el hogar del 
primer maíz palomero (sí, con el que hacemos palomitas 
o popcorn) de lo que hoy es Estados Unidos? Quizá. Pero 
los arqueólogos creen que este maíz primitivo, a pesar de su 
fiabilidad y mayor rendimiento que los alimentos silvestres, 
no jugó un papel significativo en el suministro de alimentos. 
«Durante esos primeros milenios, fue solo un suplemento 
dietético», afirma Mabry.
Pero la forma en que estos primeros habitantes del desierto 
perturbaron la llanura aluvial para plantar maíz también creó 
las condiciones para el florecimiento de malezas comestibles y 
otros alimentos silvestres. “Siempre pienso que estos jardines y 
campos parecían mi patio trasero después de un buen monzón. 
Hay tanto amaranto y otras malezas comestibles como maíz. No 
es como los maizales de Iowa, donde hay monocultivos. Es un 
jardín muy diverso”, dice Vint.

Aunque el maíz primitivo no tuvo un impacto significativo en 
la dieta, su cultivo transformó a las comunidades humanas de 
otras maneras. El riego requería la cooperación de los grupos 
familiares y los mantenía unidos a los lugares donde trabajaban 
para construir sistemas de canales y campos durante varias 
generaciones. Incluso cuando las inundaciones destruían sus 
hogares, solo se mudaban a poca distancia, nunca lejos de sus 
sistemas de canales, afirma Mabry. 
Los canales y el riego también transformaron la noción de 
propiedad y generaron excedentes de alimentos. En la mayoría 
de las comunidades tradicionales que practican el riego hoy en 
día, los canales son propiedad común y están gestionados por la 
comunidad, mientras que los campos y cultivos individuales son 
de propiedad privada. «La propiedad privada fue un concepto 
nuevo y tuvo un gran impacto», afirma Mabry.
La agricultura incrementó la oferta de alimentos, y la gente 
comenzó a almacenarlos para sobrevivir a las temporadas de 
escasez. A lo largo del río Santa Cruz, primero se almacenaban 
los excedentes en pozos fuera de casa, ya que la comida se 
compartía entre las familias, pero luego se pasó a almacenarlos 
en interiores para uso exclusivo de cada familia, un patrón 
arqueológico con trazas globales, afirma Mabry.
Esto dio lugar al principio de la herencia, ya que los bienes 
propios debían transmitirse a la siguiente generación. «La 
gente empezó entonces a enterrar a los muertos cerca de casa 
o en cementerios cercanos, ya que los difuntos se convertían 
en símbolos de la continuidad de los linajes familiares y sus 
propiedades», afirma Mabry.

Patricia Cerna viste una falda tradicional hecha por su hija 
para honrar los elementos necesarios para el cultivo del maíz10 17|



Los descubrimientos de la tecnología de riego temprana, 
desarrollada en los primeros asentamientos a lo largo del 
río Santa Cruz, cambiaron las creencias previas sobre los 
habitantes del desierto como exclusivamente cazadores-
recolectores. Lo que revelaron, en cambio, es una historia 
de recolección de subsistencia, agricultura y tradiciones 
populares, muchas de las cuales se han mantenido hasta 
la actualidad. Me gusta pensar en cómo la identidad de 
Tucson, a lo largo de miles de años, fue la de un oasis 
agrícola irrigado en el desierto de Sonora. Eso fue durante 
milenios, dice Mabry.

Gente de Maíz
Entre el 500 y el 700 d. C., se desarrollaron variedades de 
maíz que se molían con mayor facilidad para obtener harina 
o sémola de maíz. Dado que eran cuatro veces más productivas 
que las variedades anteriores de maíz palomero, su llegada 
propició el florecimiento de una sociedad totalmente agrícola. 
Simultáneamente, las rutas migratorias conectaron a las 
personas del suroeste con las que vivían más al sur en México y 
América Central, lo que ayudó a forjar identidades y un sentido 
de pertenencia, dice Roberto “Dr. Cintli” Rodríguez, autor de 
Our sacred maíz is our mother: indigeneity and belonging in 
the Americas, que rastrea la resiliencia de la cultura del maíz y 
cómo informa las vidas de los mexicanos y centroamericanos 
en los Estados Unidos.
Hace años, después de que un amigo le mostrara un mapa que 
situaba la antigua patria de los aztecas en lo que hoy es el estado 
de Utah, el Dr. Cintli emprendió una búsqueda de 12 años en 
bibliotecas y archivos para averiguar si era cierto. Un día, un 
anciano le preguntó: “¿Buscas de dónde vinieron los aztecas o 
de dónde vienes tú?”.
La pregunta hizo reflexionar al Dr. Cintli, pero luego dijo: “De 
dónde vengo”.
—No encontrarás tus orígenes en un mapa —le dijo el anciano—. 
Si quieres saber de dónde vienes, sigue al maíz.
El Dr. Cintli, ahora profesor asociado emérito del Departamento 
de Estudios Mexicoamericanos de la Universidad de Arizona, 
tomó el consejo muy en serio. Su investigación, afirma, «ofreció 
una idea radical, pero simple… del maíz como nuestro origen».  
En las décadas de 1960 y 1970, los académicos rastrearon el 
“nacimiento” de la identidad chicana (un término que se daba en 
esas décadas a las personas de ascendencia mexicana que vivían 
en los Estados Unidos) hasta el Tratado de Guadalupe Hidalgo 
en 1848. Más tarde, las académicas feministas argumentaron 
que comenzó con el “mestizaje”, o mezcla de sangre española 
e indígena, que ocurrió cuando “La Malinche” o Doña Marina, 
una noble mujer maya, dio a luz al hijo de Hernán Cortés, 
Martín.
“No creo que ninguna de esas ideas les diera a las personas un 
sentido de pertenencia”, dice el Dr. Cintli. “Porque 1848 es una 
guerra y 1519 es una invasión”. En cambio, el Dr. Cintli rastrea 
la identidad chicana hasta la creación del maíz.
“A la gente le fascina la idea de provenir de un lugar grandioso, 
una gran ciudad, como el Monte Olimpo. Pero el maíz no es 
un lugar. Es simple”, dice el Dr. Cintli. “Es una lección de 
humildad identificarse así con un cultivo en lugar de con una 
gran ciudad o tierra”.

Y como el maíz no puede existir sin los humanos, los vínculos 
entre la planta y la persona son estrechos, dice.  
El teosinte, una hierba silvestre, fue el ancestro temprano 
del maíz. Conocido como el “grano de los dioses”, producía 
mazorcas pequeñas, no mucho más grandes que el dedo meñique 
de una persona. Sus granos —entre cinco y doce por mazorca— 
estaban recubiertos por una capa dura, difícil de romper con los 
dientes. La domesticación dio lugar a mazorcas más grandes 
con granos más abundantes y suaves. En Teotihuacán, México, 
donde vive el Dr. Cintli, «describieron a personas cargando 
maíz con ambas manos. Así de grande era».
Pero el maíz no es un mito, argumenta el Dr. Cintli. Forma 
parte de la tradición culinaria de México y Centroamérica, de 
las zonas fronterizas y más allá. “Maíz, frijoles, calabaza, chile: 
estos son alimentos que la gente de aquí sigue comiendo hoy en 
día”, dice.
Independientemente de la nacionalidad, “la gente es simplemente 
gente de maíz”, dice.
Claudio Rodríguez, ex alumno del Dr. Cintli y ahora artista y 
organizador comunitario, coincide en que el maíz es la base de 
propio sentido de pertenencia como mexicano e indígena en el 
suroeste de Estados Unidos.
“A menudo, como personas de color, migrantes, indígenas o 
mexicanas, nos hacen sentir que no pertenecemos. Pero sabemos 
que pertenecemos, porque nuestra gente no puede existir sin el 
maíz, y el maíz no puede existir sin nuestra gente. Somos uno 
solo”, dice Rodríguez.

Tacos con tortillas de maíz tr
adicio

nal.

 C
or

tes
ía

 de
 M

aí
z T

uc
só

n

Read this article 
in English

11O T O Ñ O  2 0 2 5   |



ucson Meet Yourself es un evento/festival insignia en 
Tucson que muchos consideran un tesoro local. Cada 

año, el evento demuestra su extenso alcance en la diversidad 
cultural y el espíritu emprendedor de las comunidades étnicas, 
nativas, y migrantes en el sur de Arizona. Desde 1974 el evento 
se lleva a cabo en Octubre. El festival de tres días se concentra 
en presentar expresiones de la vida cultural cotidiana. O sea, 
las formas de vida, rituales, oficios, y estilos individuales y 
de grupo que día a día dan sentido a la identidad. Un derivado 
del concepto de folclor, en Inglés este campo más amplio de 
expresiones culturales se denomina “folk-life.”

“Nuestro objetivo es crear un espacio de respeto y curiosidad 
donde cada persona pueda expresar los elementos de su propia 
cultura y a la vez interactuar con personas de otras etnias”, dijo 
la directora del festival, la Dr. Maribel Alvarez, antropóloga y 
profesora en la Universidad de Arizona.

Algunos han llamado a Tucson Meet Yourself un experimento 
de hospitalidad. Otros dicen que lo más valioso de este tipo de 
celebración es simplemente proponer una mejor forma de vivir 
en comunidad. Es como decir: “quizás si nos organizamos con 
respeto, podríamos ser una ciudad y región fronteriza que se 
caracterice por ser una sociedad inclusiva.”

“Esas son grandes aspiraciones,” comentó la Dr. Alvarez, 
“pero ya llevamos mas de 50 años comprobando que durante 
los tres días que dura el festival, esos anhelos cívicos y sociales 
pueden escenificarse y ensayarse en un evento masivo de 
participación ciudadana.”

El objetivo principal de Tucson Meet Yourself en sus comienzos 
fue el de sacar a la luz lo que estaba oculto. Transcurría el año 
1974 cuando el renombrado folclorista James “Big Jim” Griffith 
y su esposa Loma se habían dado cuenta que muchas de las 
expresiones culturales que nos fascinan e impresionan estaban 
sucediendo a escondidas del ojo público. Sucedían más bien en 
las cocinas caseras, los patios, las iglesias y los templos. Si no 
eras miembro de esas comunidades culturales, ni aun siendo 
vecino o colega de trabajo, lo más posible era que nunca llegaras 
a conocer la belleza, los sabores, y las formas creativas en que 
cada grupo expresaba su identidad.

“La forma de vida “Americana” a la que nos adaptamos cuando 
vivimos en un país tan grande como este conlleva muchas 
veces a que se opaquen las formas auténticas de ser quién eres”, 
reflexionó la Dr. Alvarez.

Más de 2,000 personas asistieron al primer Tucson Meet 

el festival 
que reúne la 
diversidad 
cultural de 
Tucson

Tucson
Meet 	Yourself,

Por Maribel Álvarez

F
ot

og
ra

fía
s d

e 
St

ev
en

 M
er

kl
e

12 17|



Yourself hace cinco décadas. Entre los participantes habían 
bailarines griegos, músicos serbios, coros de iglesias ortodoxas, 
guitarristas Afroamericanos, y bailarines indígenas Yaquis con 
sus ritos de Pascola y danza del venado.
Hoy en día, más de 150,000 personas asisten al festival cada año. 

“Es una audiencia que trae consigo una profunda curiosidad: 
¿Qué es eso que estás comiendo? ¿Qué idioma estás 
hablando? ¿Cómo bailas esa música?,” afirmó la directora de 
comunicaciones del evento, Kimi Eisele. 

En la actualidad, Tucson Meet Yourself es el principal 
mecanismo de recaudación anual de fondos para docenas de 
asociaciones comunitarias y pequeños negocios en propiedad 
de minorías. Cada año el festival genera cerca de 8 millones de 
dólares en la economía local. Más de un millón de esa cantidad 
se queda en los bolsillos de los artistas y vendedores.

ESPACIO CÍVICO

En 1974, cuando se organizo el primer festival, Tucson se 
consideraba un pueblo pequeño del desierto con profundas raíces 
Sonorenses. La ciudad estaba lidiando con muchos cambios. 
El centro cívico, que había bullido de actividad en las décadas 
de los años 1940 y 1950 estaba en medio de una recesión. Los 
centros comerciales en las afueras de la ciudad habían alejado el 
comercio. La “renovación urbana” había obligado a los residentes 
a salir de sus habituales barrios, demoliendo casas y negocios. 

En esa época también crecía en Tucson una ola de recién llegados 
de otros estados y regiones. Aunque muchos de estos recién 
llegados se integraron a las formas culturales predominantes 

en Tucson, otros segmentos en ascendencia social carecían del 
contexto de quién eran los Tucsonenses de origen y qué hacía 
que este lugar fuera especial. Instituciones cívicas que habían 
servido a un centro activo y multicultural, como el Teatro Fox y 
el Hotel Pioneer cerraron sus puertas. 

Es dentro de ese escenario de convulsiones sociales y desacuerdos 
entre lo que era Tucson y lo que algunos decían “debería” ser, 
que nace la idea de un festival para que la gente dialogara, 
se conocieran, y sacaran a la luz publica sus diferencias y 
similitudes. Por ende, el evento adquirió un nombre que era un 
llamado a la acción, “Tucson, ven conócete a ti mismo.” Desde 
el primer día, el evento hizo una manifestación callada pero 
difícil de ignorar, a favor de la recuperación del espacio cívico 
como un lugar que pertenece a todos – un espacio para reunirse, 
intercambiar y conectarse. Una especie de reunión familiar, con 
muchos tipos diferentes de “familias.”
 
“El festival es la única ocasión en Tucson”, dijo una vez Big 
Jim, “en la que uno puede comer un eggroll vietnamita y ver a 
un decorador de huevos de Pascua ucraniano, mientras escucha 
una banda de polka Tohono O’odham”.
 
Pero lo que distinguió a Tucson Meet Yourself de otros festivales 
de onda “folk” que atraían mayormente a jóvenes universitarios 
de la época, fue que los “performers” eran la misma gente del 
pueblo que a su vez eran sus propias audiencias. “Este balance 
previno que el festival se convirtiera en una muestra exótica”, 
dijo la directora de comunicaciones Eisele. Además agregó: “no 
es un lugar para simplemente mirar sorprendido a los demás, 
sino que es para acercarnos y conocernos mejor”. 

13O T O Ñ O  2 0 2 5   |



COMIDAS
 
“Ven por la comida, y quédate por la cultura,” es un lema que 
ha distinguido a Tucson Meet Yourself. “Es cierto, la mayoría 
de la gente viene por la comida. Ese es el anzuelo, pero detrás 
de eso hay una intención educativa y humanista,” dijo la Dr. 
Alvarez. De forma jocosa, muchos han renombrado al festival 
con el apodo, “Tucson Eat Yourself” (una traducción literal 
sustituiría la invitación “Tucson, conócete a ti Mismo” con la 
frase absurda “Tucson, cómete a ti mismo.”)  Los organizadores 
del evento no encuentran ofensa en este humor pueblerino. 

Ellos explican que consumir comidas étnicas no es solo una 
bonanza para el paladar, también es una especie de alquimia. “Es 
un acto de respeto. Una forma quizás de decir: te veo, te aprecio, 
estoy aquí. Este es mi hogar también”, dijo Narda Rivera, 
Coordinadora de los vendedores de comida del festival, quien 
trabaja este año con gran entusiasmo para tener 46 vendedores 
de comida que representan alrededor de 40 culturas distintas. 
 
Mucho antes de que surgiera en Tucson el auge gastronómico 
actual, impulsado en gran medida por la designación de ciudad 
gastronómica de la UNESCO, el festival Tucson Meet Yourself 
ya celebraba la comida como signo de identidad y como expresión 
de pertenencia e intercambio. Los vendedores mencionan el 
orgullo cultural como su razón principal para participar. Pero 
más allá de los aspectos simbólicos, los ingresos que generan 
los vendedores les ayudan a sostener y continuar sus conexiones 
culturales y a prosperar en sus pequeños negocios. 

Un ejemplo es cuando la compañía de danza folclórica polaca, 
Lajkonik, decidió estar a cargo del puesto de comida de su país 
de origen. Con los fondos recaudados de la venta de kielbasa y 
pierogi, se pudieron comprar los trajes, hechos a mano, para sus 
bailes, traer artistas invitados a Tucson y viajar a Polonia para 
continuar con el aprendizaje de su propia cultura.

Los ingresos obtenidos por los monjes budistas al preparar y 

vender alimentos de Tailandia les ayudaron a construir un nuevo 
centro de meditación en el centro de Tucson para servir mejor a 
su comunidad.
 
“Es una gran satisfacción ver como un festival de tres días 
que utiliza la comida étnica como imán puede tener impactos 
duraderos,” expreso el co-director del festival Bryan Falcon. 

HONRAR LAS RELACIONES
 
Uno de los valores que el festival ha defendido desde el primer 
día es el Respeto. Se comenzó con la construcción de relaciones 
auténticas con los habitantes indígenas de la región. Cómo y 
de qué manera los artistas indígenas participan en el festival se 
basa en la toma de decisiones en colaboración.
 
Tanto la Nación Tohono O’odham como la tribu Pascua 
Yaqui organizan sus propios pabellones de artes culturales en 
el festival. En estos pabellones, cesteros, alfareros, joyeros, 
talladores de madera, floristas de papel y demás, demuestran y 
venden su trabajo, además de compartir sus tradiciones con el 
público. Tucson Meet Yourself es también una reunión anual, 
un espacio donde los artistas nativos se reúnen, y se reconectan.
 
Los miembros de la comunidad Pascua Yaqui comparten 
anualmente la danza ritual del venado en Tucson Meet Yourself  
--siendo este el único intercambio público de esa práctica 
cultural fuera de la tradición ceremonial que el Consejo de la 
Tribu ha respaldado durante 50 años continuos. Fue tradición 
que por muchos años, la comunidad Tohono O’odham cerrara 
el festival el domingo por la tarde, una práctica que honra la 
presencia ancestral en esta tierra al darles la “última palabra”.   
— Ku:gt’at  (Ya se ha terminado).

50 AÑOS MÁS

En el año 2023, el festival celebro su edición número 50. El 
aniversario facilito discusión para afianzar los objetivos 

14 17|



educativos que dieron inicio al evento y que se ha nutrido por 
décadas una afiliación con la Universidad de Arizona. Con el 
pasar de los años, los festivales y eventos se han multiplicado 
y comercializado. Es difícil a veces distinguir entre un evento 
de puro entretenimiento y distracción y uno con una meta 
educativa y cultural. “Las apariencias engañan,” dijo la Dra. 
Alvarez. “Una cosa es ver una tarima con música y asumir que 
es solo una fiesta, y otra cosa es entender que hay un cuidado 
de relaciones, de encuentros, de aprendizaje, que unifica una 
gestión cultural.” 

Los organizadores reconocen que cualquier proyecto o gestión 
cultural que dura mas de 50 años ha cometido errores y 
descuidos. Por eso, hacen un balance de autorreflexión cada 
año, donde reconocen lo que han hecho bien y como pueden 
mejorar. Responder a las necesidades de las comunidades que 
constituyen la “gran familia TMY” “es un mandato integrado 
en el ADN del festival,” explicó Eisele.

En la última década, Tucson Meet Yourself ha escuchado las 
necesidades ambientales de la comunidad, por ejemplo: 1) 
se prohibió el uso de productos de espuma de poliestireno a 
los vendedores de comida; 2) apoya activamente el proceso 
de selección de desechos de alimentos para “compost;” y 3) 
eliminó la venta de botellas plásticas de agua. 

En los últimos dos años también se ha hecho un esfuerzo en 
mejorar la accesibilidad. “La decisión de contratar a una persona 
para coordinar una variedad de aspectos de accesibilidad está 
contribuyendo a que las personas con discapacidades puedan 
recorrer el festival con mayor disfrute y seguridad,” dijo Alisha 
Vasquez, quien ejerce la función desde el 2021.

Durante mucho tiempo, Tucson Meet Yourself fue el único 
festival de su tipo en la ciudad de Tucson. Aunque había 
celebraciones importantes como el Rodeo y otros eventos 
culturales en menor escala, Tucson Meet Yourself es 
considerado el mayor ejemplo en toda la región del Suroeste 

de los Estado Unidos y el Noreste de Mexico de un esfuerzo 
cultural masivo y de un nivel de diversidad tan amplia en un 
espacio cívico.

Hoy día la abundancia de producciones públicas de carácter 
educativo y cultural es notable. “Las condiciones de producción 
multicultural han cambiado mucho desde el 1974,” afirma la Dr. 
Alvarez. Tucson es una “Ciudad de Festivales”, que celebra de 
todo, desde tacos hasta licores de agave, música de mariachi, jazz, 
hip-hop y tango. Y las ideas de inclusividad y diversidad cultural 
que alguna vez mantuvieron afianzados a los incondicionales 
seguidores del festival, son hoy en día más comunes.

“Ese pequeño festival de vida popular en el centro de la ciudad 
de Tucson no necesita ser el profeta en el desierto que alguna vez 
fue,” comento la Dr. Alvarez. Y sin embargo, según el Arizona 
Daily Star, Tucson Meet Yourself sigue siendo “el festival de los 
festivales”. Los organizadores toman esta designación como un 
reto de ética y amor comunitario. 

“Es interesante producir un festival que insiste tanto en auto-
examinarse,” dijo la Dra. Alvarez. El reto para todos los que 
laboran en el sector cultural, dijo, es pensar en cómo todos los 
festivales de la ciudad pueden funcionar en la economía local y en 
el clima social del momento como algo más que simple diversión. 
Además del valor intrínseco de cada evento público que se realiza 
en la ciudad como una muestra del poder democrático de la libre 
asociación, la Dr. Alvarez insiste en que un festival como Tucson 
Meet Yourself también puede y debe ser “una incubadora de ideas 
para un mundo mejor, un laboratorio para modelos de solidaridad 
económicos, y en fin, una plataforma para amplificar el gusto por 
la vida que pertenece a todos.”

Checa el menú 
del TMY

15O T O Ñ O  2 0 2 5   |




